Texte pour aider a mieux comprendre
et ressentir les bienfaits du yoga

' 4 v
e Alexandre Van Win,
mouvement social des ainés Professeur de Yoga
S SPORT Décembre 2025




Je vous présente ce petit texte pour vous aider a peut-étre mieux comprendre et/ou ressentir les bienfaits
du yoga. Entendons-nous bien, il ne s’agit pas de regles imposées mais bien un petit guide de
compréhension des buts et objectifs de la pratique du yoga.

Les quatre premiers piliers du Yoga.

Yama et Niyama sont la base du Yoga, avant méme les asanas (postures).

La Tradition place Yamd et Niyamad avant |'étude des Asdnas (postures) et des autres branches du Yoga.
C'est un prérequis souvent ignoré ou négligé malheureusement, méme chez les personnes qui pratiquent
régulierement le yoga postural. Lorsque ces pratiques sont suivies, elles transforment progressivement le
mental du yogi pour le libérer des émotions involontaires auxquelles il est en général soumis.

Pratiquer le yoga, ce n’est pas exclusivement faire des postures, il y a la gymnastique pour cela. C'est
respecter les 5 yamas et nyamas.

. by

Premier pilier : les cinqg Yamas ou régles de soi vis-a-vis de soi

Ahimsa ou non-violence
ahimsa c'est la non-violence telle que I'a montrée Gandhi, I'Amour universel enseigné par Jésus ou
Bouddha.

o Dans notre pratique, c'est faire les postures sans blesser son corps, avec beaucoup d’amour, de
respect et de sensibilité pour lui.

e Dans une posture, on devient violent quand on n’est plus a I’écoute de son corps. Quand on force
pour « gagner » quelques centimetres de souplesse. On cherche a oublier les douleurs physiques au
lieu de placer sa conscience dans la sensibilité des étirements afin de les relacher.

Si on est vraiment a I'écoute des messages envoyés par notre corps, on ne peut plus étre violent contre
soi-méme. Cette attitude se manifeste ensuite dans notre comportement avec les autres.

Satya ou réalité
satya est la vérité. C'est avoir une vue impartiale sur les phénomeénes, les comportements, les événements.
e Pour nous, ce sera observer objectivement nos postures, avec impartialité. Etre honnéte avec soi-
méme. Etre vrai. Faire SA posture, en fonction de SON propre corps, des ouvertures acquises ou
de ses blessures passées.
e Discerner ce qui est juste (c.a.d. ce qui ouvre, ce qui étire, agrandit, alleége, ce qui est aligné,
équilibré, et qui permet a I'énergie de circuler sans entrave) ; discerner ce qui est juste de ce qui ne
I'est pas (ce qui blesse, referme, rétrécit, contracte, durcit, bloque la circulation de I'énergie).
e Rester vrai avec ce qu’on peut faire, sans comparaison avec les autres, sans jugement ni
appréciation. Juste étre 13, en vérité, dans SA vérité.

Asteya ou intégrité
asteya c'est discerner ce qui est légitime. C’'est ne pas étre jaloux.
e Faire les postures sans chercher a avoir le corps (ou la beauté, la souplesse ou la force) d’un autre.
e Ne pas s’accaparer une posture qu’on n’est pas encore capable de réaliser (par ex., toucher ses
pieds en Pachimottanasana (la pince) en courbant le haut du dos, alors que le bas du dos n’avance
pas, c'est « voler » la posture véritable en croyant pouvoir la posséder.
e Asteya. C'est la recherche du travail équitable des 2 c6tés du corps (en symétrie parfaite) pour
trouver son axe.

Pour réaliser Asteya (le discernement) dans une posture que vous n’arrivez pas encore a faire, vous aurez
besoin d’Ahimsa (non-violence) et de Satya (la vérité).




Brahmacarya ou maitrise de soi

brahmacarya : comportement qui méene au contréle des sens et des passions. C’est utiliser sa force vitale
pour faire ce pour quoi on est fait et faire ce qu’on doit faire de notre vie (Dharma).

Nous devrons choisir des activités en rapport avec notre pratique du yoga, choisir des relations
paisibles et constructives, étre modéré dans nos activités, dans ce que nous mangeons, notamment
avant les séances de Yoga.

Dans un cours collectif, c’est ne pas se laisser « distraire », c’est regarder les autres comme des

« freres » ou des « sceurs » travaillant comme nous, sans entretenir aucun désir lié a la domination,
I"attraction ou la répulsion.

Dans les postures, c’est faire appel a son énergie mentale et vitale plutot qu'a son énergie
musculaire, pour "tenir" quand c’est long et difficile.

Aparigraha ou détachement

aparigraha c'est rester libre du superflu et des possessions, se libérer vis-a-vis des biens matériels.

Se traduit essentiellement dans les postures, par toutes les ouvertures du corps (mains, coudes,
épaules, aisselles, poitrine, orteils, arriere des genoux, plis des aines frontales ...).

C'est I'accompagnement conscient des expirations et la possibilité de rester poumons vides sans
paniquer. Au moment des inspirs, c’est ne pas étre trop « avide », désapprendre a en vouloir
toujours plus.

C’est entretenir la ferme conviction qu’on a en nous toutes les ressources pour créer ou pour
trouver tout ce dont on peut avoir besoin.

L’apprentissage des ouvertures nous aide a lacher prise sur nos émotions, sur nos croyances
erronées, sur l'idée que de nombreux biens matériels nous possédons sont indispensables.

Deuxieme pilier : les cinq nyamas

Les Niyamd nous incitent a entreprendre des pratiques positives et constructives, des choses a mettre en
ceuvre pour transformer notre vie.

Sauca

Sauca est lié aux notions de propreté, de pureté et de respect externe et interne.
Vous avez rendez-vous avec vous-mémes, avec votre partie la plus sacrée.

Dans notre pratique c’est tout d’abord un corps et une tenue propres et corrects. Pas seulement a
I'extérieur (corps, pieds et tapis propres), mais aussi a l'intérieur.

C'est installer soigneusement vos supports (tapis nettoyés, couvertures bien pliées, plaques,
briques alignées). Ces supports sont des représentations extérieures de votre monde intérieur.
Travaillez le respect des choses et de votre environnement.

Tout cela contribue a développer une énergie positive dans la salle de pratique. L'énergie du groupe aide a
trouver I’énergie individuelle.

Soyez conscients et respectueux des autres. Ne les dérangez pas dans leur pratique.

Chantez le OM avec respect et dévotion, cherchez a harmoniser votre voix avec celle des autres.
Ecoutez-les sans chanter plus fort. Ressentez ses effets vibratoires.

Dans l'entrée en posture, cherchez a faire des gestes propres, « purs », justes et précis, sans
mouvements parasites. Apprenez a savoir quel geste faire et faites-le lentement, avec un maximum
de conscience.

Santosa
Santosa c'est prendre les événements tels qu'ils se présentent. C'est cultiver le contentement en toutes
circonstances.

Quel que soit ce que vous demande le professeur (ou la posture que vous avez entrepris de faire
chez vous), soyez content ; profondément contents de faire ce que vous faites et content de ce que
vous avez fait.

Maintenez la posture et manifestez votre contentement par un sourire intérieur, une aisance
apparente. Il ne doit jamais y avoir aucune grimace sur votre visage ni aucun essoufflement durant




un asana. Sinon, c'est que vous étes allés trop loin. Accueillez les étirements et sensations
d'inconfort qui se présentent a vous, comme de nouvelles opportunités de repousser vos limites
actuelles, de créer en vous de plus grands espaces et de nouvelles ouvertures.

o Soyez satisfaits des progrés déja accomplis, du chemin que vous avez déja parcouru.

e Recherchez toujours la paix intérieure dans vos postures. Considérez toutes les postures, mémes
les plus difficiles, comme des opportunités de grandir et d’apprendre.

Tapas

tapas : faire preuve d'ardeur et de volonté dans la pratique (discipline et persévérance)

Vous vous installez parfois si confortablement dans une posture que votre esprit n'est plus présent et se
met a vagabonder, bien loin de ce que vous étes en train de faire.

Vous n'étes plus dans la pratique. Votre posture n'évolue plus.

¢ Chaque fois aussi que vous n’avez pas envie de pratiquer et que vous vous décidez quand méme de
vous y mettre, vous faites Tapas. Vous savez que cette séance vous fera du bien.

Ce qui est important n’est pas uniqguement le résultat, mais la maniére dont nous y arrivons et nos efforts
constants pour nous améliorer.

Svadhyaya

svadhyaya : I'observation intérieure (étude de soi)

C’est au cours d'une séance, I'étude du fonctionnement de son corps, de sa respiration, de ses émotions,
de son psychisme, du fonctionnement de son mental, de ses pensées, en tant qu’objet d’expérimentation.
Nous nous détachons de nous-mémes pour devenir témoin de ce qui se passe en nous.

e Pratiquez, lisez, regardez des vidéos sur le yoga, puis expérimentez. Vous étes a la fois le sujet qui
étudie et I'objet d'étude, la pierre et le constructeur de votre propre édifice. Vous expérimentez
comme un scientifique étudie I'anatomie ou le comportement d’un étre vivant et sensible.

e Profitez des séances de yoga pour apprendre a apprendre sur vous, en vous observant de
I'intérieur; I'étude de notre microcosme nous permet d'appréhender le macrocosme et de mieux
comprendre le monde et la nature qui nous entoure.

Isvara-pranidhana
ISvara-pranidhdna c’est dédier ses actes a Ishvara, le Soi non personnel, I'Etre sans naissance ni mort,
«|'Etre universel », a 'origine et a la fin de tout ce qui est.

e ISvara-pranidhana c’est le « Ce qui est, est ». J'ai fait de mon mieux, j’ai fait tout ce que j’ai pu.

¢ Une fois que nous sommes correctement placés dans une posture, que nous la faisons de notre
mieux, avec tout notre coeur. Nous avons fait ce que nous pouvions faire. Nous tenons, ferme et
stable, aussi longtemps que nous le pouvons.

e ISvara-pranidhana c'est une collaboration entre notre volonté personnelle et des forces ou énergies
vitales qui nous dépassent. Celles-ci vont progressivement transformer notre corps, améliorer notre
santé, notre compréhension de I'existence et notre état d'étre au quotidien.

e Ce n'est plus "moi" qui fais la posture, c'est la Posture ou Asana qui se fait en moi et qui me fait.

¢ L'humilité dans la pratique nous connecte avec notre silence intérieur et avec les forces vitales a
I’ceuvre dans notre corps. Nous appréhendons avec sérénité le profond mystére de la vie, de la
mort, de I'existence et nous trouvons la Paix.

¢ En dédiant nos efforts et notre pratique a la force de vie universelle, quel que soit le nom qu'on lui
donne, et dans laquelle nous baignons tous, nous nous plagons dans les meilleures dispositions
pour expérimenter la paix, vivre dans I'harmonie, étre en bonne santé, trouver la force de nous
réaliser et bénéficier de la joie profonde qui en découle.

Troisieme pilier du Yoga : les postures ou asanas

L'objectif des asanas, terme sanskrit signifiant "posture", est d'atteindre la stabilité et le confort, de
relacher le corps et I'esprit des tensions et angoisses, de renforcer et d'assouplir le corps pour une
meilleure santé, et de développer la conscience de son propre corps et de l'instant présent, Les objectifs
sont multiples :




Objectifs physiques

Bien-étre et santé - Les asanas visent a maintenir une bonne santé, a la recouvrer si besoin, a renforcer les
muscles et a favoriser I'assouplissement.

Equilibre et stabilité - IIs aident a trouver I'équilibre et |a stabilité dans le corps, créant une base solide
pour la méditation.

Libération des tensions : En relachant le corps, les asanas permettent de se libérer des tensions physiques
et des contraintes.

Objectifs mentaux et énergétiques

Apaisement du mental : IIs contribuent a apaiser le mental, a libérer I'esprit des angoisses.

Conscience corporelle : La pratique des asanas développe une meilleure conscience de son corps, de ses
sensations et de ses limites.

Concentration : Certaines postures, comme la posture du corbeau, améliorent la concentration et
I'équilibre.

Elévation de la conscience : Maintenu en équilibre et en détente, le corps permet de s'élever et
d'atteindre un état contemplatif.

Outil d'éveil : Les asanas, ou postures, sont un moyen d'utiliser le corps pour atteindre la conscience de
I'Esprit et élever son niveau de conscience.

Equilibre corps-esprit : Ils harmonisent le corps et I'esprit par I'observation consciente des processus
mentaux et physiques.

Préparation a la méditation : La stabilité et le calme qu'apportent les asanas sont fondamentaux pour une
pratique de méditation réussie.

Quatrieme pilier, le pranayama - « Maitriser son souffle, c’est apprivoiser son ame. »

Le prandydama, discipline yogique de la maitrise du souffle, est bien plus qu’un simple exercice respiratoire.
Il vise a réguler le prana, I'énergie vitale, afin d’harmoniser le corps, I'esprit et I'ame.

Sur le plan physique, la pratique réguliere améliore la capacité pulmonaire, oxygeéne le sang et renforce le
systeme immunitaire. Elle apaise le systéme nerveux autonome, réduisant ainsi stress, anxiété et insomnie.
Le coeur retrouve un rythme plus régulier, la tension artérielle se stabilise, et la vitalité générale s’accroit.
Au niveau mental, le prandydama cultive I'attention et la clarté. Le souffle devient un pont entre le corps et
I'esprit, permettant d’apaiser I'agitation intérieure. Il développe une meilleure maitrise émotionnelle,
offrant calme et centrage dans les situations difficiles.

Spirituellement, le pranayama ouvre 'accés a une conscience élargie. En dirigeant le souffle, on apprend a
maitriser les fluctuations du mental, étape indispensable vers la méditation profonde.

Ainsi, le pranaydama est un art de vivre : il ne s’agit pas seulement de respirer, mais de respirer avec
présence, pour transformer |'énergie en force, le chaos en harmonie, et le souffle en lumiere intérieure.

* * *

En conclusion, chers yogi et cheres yogini, vous pouvez constater que pratiquer le Yoga est une démarche
personnelle.
Le yoga est un art de vivre qui relie le corps, le souffle et I'esprit. Par les postures (asana), il développe
souplesse, force et équilibre ; par la respiration consciente (pranayama), il apaise le systéme nerveux et
harmonise I'énergie vitale. Les yamas et nyamas vous aident a révéler votre nature profonde.
Le yoga est un chemin spirituel : il transforme I’agitation en silence, et réveles-en chacun I'unité profonde
avec la vie.
Alexandre Van Win, Professeur de yoga.
Décembre 2025.




